
26 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

EL DERECHO PENAL COMO ARMA COLONIAL
Etnografía de la (in)subordinación

CRIMINAL LAW AS A COLONIAL WEAPON 
An Ethnography of (In)Subordination

O DIREITO PENAL COMO ARMA COLONIAL 
Uma etnografia da (in)subordinação

Roberto Narváez Collaguazo*

Recibido: 29/V/2025 
Aceptado: 17/XI/2025

Resumen
Este artículo analiza las tensiones persistentes entre el 

sistema de justicia ordinario y los sistemas jurídicos indíge-
nas en Ecuador. Desde una aproximación etnográfica deco-
lonial, se examina cómo las instituciones judiciales reprodu-
cen lógicas hegemónicas que subordinan las epistemologías 
y prácticas jurídicas indígenas. A partir de un estudio de 
caso se demuestra cómo la justicia ordinaria se impone, des-
conociendo los mecanismos restaurativos arraigados en la 
cosmovisión indígena, pero, sobre todo, en un Estado plu-
rinacional e intercultural. En este contexto, el estudio reve-
la tres contradicciones clave: la brecha entre el pluralismo 
constitucional y el funcionamiento monocultural del siste-
ma judicial, el monopolio estatal sobre la definición de justi-
cia, y el trato paradójico a la autonomía indígena; reconocida 
en la Ley, pero negada en la práctica.
Palabras clave: Pluralismo jurídico; Justicia decolonial; 
Derechos indígenas; Interculturalidad; Nacionalidad shuar; 
Colonialidad del poder

Abstract
This article examines the persistent tensions between 

the ordinary justice system and Indigenous legal systems in 
Ecuador. Drawing on a decolonial ethnographic approach, 
it analyses how judicial institutions reproduce hegemonic 
logics that subordinate Indigenous epistemologies and

legal practices. Based on a case study, it demonstrates how 
ordinary justice asserts itself by disregarding restorative 
mechanisms embedded in Indigenous worldviews, 
particularly within a plurinational and intercultural State. 
In this context, the study identifies three key contradictions: 
the gap between constitutional pluralism and the 
monocultural functioning of the judicial system; the State’s 
monopoly over the definition of justice; and the paradoxical 
treatment of Indigenous autonomy, which is recognised in 
law yet denied in practice.
Keywords: Legal pluralism; Decolonial justice; Indigenous 
rights; Interculturality; Shuar nationality; Coloniality of 
power

Resumo
Este artigo analisa as tensões persistentes entre o sistema 

de justiça ordinário e os sistemas jurídicos indígenas no 
Equador. A partir de uma abordagem etnográfica decolonial, 
examina-se como as instituições judiciais reproduzem 
lógicas hegemônicas que subordinam as epistemologias 
e práticas jurídicas indígenas. Com base em um estudo 
de caso, demonstra-se como a justiça ordinária se impõe, 
desconsiderando os mecanismos restaurativos enraizados 
na cosmovisão indígena, sobretudo em um Estado 
plurinacional e intercultural. Nesse contexto, o estudo revela 

*	 Antropólogo, Magíster en Derecho Penal, con especialidad en Antropología Jurídica y Derechos Humanos.  Es docente de pregrado en la Universidad 
Tecnológica Equinoccial y en la Pontifica Universidad Católica del Ecuador; y docente de posgrado en la Universidad Andina Simón Bolívar y en la 
Universidad Internacional del Ecuador. Es investigador y autor de varias publicaciones indexadas en Antropología Amazónica, pluralismo jurídico e in-
terculturalidad, como: Narváez-Collaguazo, Roberto y María del Mar Gallegos. 2024. “Precautionary Measure Against Indigenous Persons in Ecuador: 
An Analysis of its Cultural and Legal Appropriateness”. Journal of Law and Sustainable Development, N.12: 1-26. DOI: https://doi.org/10.55908/sdgs.
v12i7.3858. Correo electrónico: robertonarvaezc@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4605-105X

Cómo citar este artículo: Narváez Collaguazo, Roberto. 2026. “El Derecho Penal como arma colonial. Etnografía de la (in)subordinación”. 
Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24: 26-43. https://doi.org/10.61243/calamo.24.469

https://doi.org/10.61243/calamo.24.469


27Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

três contradições centrais: a distância entre o pluralismo 
constitucional e o funcionamento monocultural do sistema 
judicial; o monopólio estatal sobre a definição de justiça; e o 
tratamento paradoxal da autonomia indígena, reconhecida 
na lei, mas negada na prática.

Palavras-chave: Pluralismo jurídico; Justiça decolonial; 
Direitos indígenas; Interculturalidade; Nacionalidade 
Shuar; Colonialidade do poder

INTRODUCCIÓN

En Ecuador, cuya Constitución de 2008 reconoce 
principios fundamentales de interculturalidad y plu-
rinacionalidad, persisten tensiones profundas entre el 
sistema de justicia ordinario y los sistemas jurídicos 
indígenas. Estas contradicciones no solo reflejan la 
vigencia de un modelo colonial en las estructuras es-
tatales, sino que también evidencian mecanismos de 
exclusión y marginación hacia los pueblos originarios.

La justicia ordinaria ecuatoriana, anclada en tradicio-
nes jurídicas occidentales, actúa como un dispositivo 
de control que niega la autonomía de los pueblos indí-
genas, ignorando sus sistemas normativos y su derecho 
a la autodeterminación. A pesar de los avances nor-
mativos en materia de interculturalidad, la imposición 
de un único paradigma legal refuerza relaciones de 
dominación que históricamente han relegado a las 
nacionalidades indígenas a una condición de subal-
ternidad. Este fenómeno no es ajeno a la colonialidad 
del poder, concepto que explica cómo el colonialismo 
pervive más allá de las independencias políticas, repro-
duciéndose a través de instituciones que privilegian 
una visión única de justicia, orden y verdad.

En este marco, el presente artículo analiza, etnográfi-
camente, el caso de un hombre shuar de la Amazonía 
ecuatoriana, procesado y condenado por el delito de 
violación dentro del sistema de justicia ordinario. El 
caso, ocurrido en la provincia de Pastaza, resulta para-
digmático por la identidad y forma cultural particular 
del procesado, quien fue sometido a prisión preventiva 
en un centro alejado de su comunidad, sin que se rea-
lizara un peritaje antropológico que contextualizara 
su conducta, sin una participación de las autoridades 
shuar y sin considerar los mecanismos de sanción y 
reparación propios de los shuar. Este proceso judicial 
no fue una mera aplicación técnica de la Ley, sino la 

crónica de un desencuentro colonial: la imposición 
de una lógica jurídica y penitenciaria universalizante 
sobre un sujeto cuya cosmovisión y marco normativo 
son radicalmente diferentes.

La problemática central que este caso visibiliza es la 
incoherencia entre el marco constitucional de plurina-
cionalidad e interculturalidad y la práctica cotidiana de 
un sistema judicial que opera bajo una lógica mono-
cultural y colonial. Las tensiones son múltiples: entre 
el reconocimiento formal de la jurisdicción indígena y 
el monopolio estatal efectivo sobre los delitos conside-
rados graves, entre la obligación de realizar un peritaje 
antropológico para casos como este y su omisión siste-
mática en la práctica, y entre la finalidad restaurativa 
de la justicia indígena y la lógica punitivista y desterri-
torializante de la cárcel mestiza. Así, el caso evidencia 
cómo el Estado, en la práctica, neutraliza la plurinacio-
nalidad y perpetúa la subalternización de los sistemas 
jurídicos indígenas.

Frente a este escenario, la pregunta de investigación 
que guía este artículo es: ¿de qué manera el proceso 
judicial revela la operación concreta de la colonialidad 
del poder en el sistema de justicia ecuatoriano, y cómo 
las categorías de plurinacionalidad e interculturalidad 
son desactivadas en la práctica judicial, a pesar de su 
reconocimiento constitucional?

Para interpretar este caso nos apoyamos en un marco 
teórico anclado en tres categorías centrales. Primero, 
la colonialidad del poder (Quijano 2000), que permite 
analizar la jerarquización racial y epistémica que subya-
ce a la subordinación de la justicia indígena. Segundo, 
el pluralismo jurídico crítico (De Sousa Santos 2009, 
Yrigoyen 2011), que proporciona las herramientas 
para entender el conflicto no como una anomalía, sino 



28 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

El Derecho Penal como arma colonial

como el encuentro de sistemas normativos en disputa. 
Y tercero, la interculturalidad crítica (Walsh 2012), que 
permite evaluar la distancia entre el diálogo horizontal 
propuesto y la imposición vertical ejercida.

Metodológicamente, este artículo se sustenta en una 
etnografía decolonial del proceso judicial. Esto impli-
có: (i) la observación participante en audiencias, (ii) 
entrevistas en profundidad con la defensora pública, 
familiares del procesado y miembros de su comunidad, 
y (iii) el análisis crítico del expediente judicial. Este en-
foque busca no solo describir los hechos, sino situar el 
caso en una estructura de poder más amplia, dando voz 
a los actores silenciados por el proceso oficial, y desna-
turalizando las operaciones del Derecho Penal que se 
presentan como neutras y universales. Esta etnografía 

jurídica se adentra en las contradicciones y los silencios 
del caso para desentrañar cómo se reproduce el colo-
nialismo en el siglo XXI a través de las instituciones 
judiciales.

Con ello, busco contribuir a la visibilización de estas 
contradicciones, destacando cómo la justicia ordi-
naria, en su forma actual, actúa como un brazo del 
colonialismo interno, negando la plurinacionalidad en 
la práctica. Al examinar el caso shuar, se evidencia la 
urgencia de desmontar estructuras de dominación que, 
bajo una apariencia de neutralidad, perpetúan la exclu-
sión. La consolidación de un Ecuador intercultural y 
plurinacional depende de su capacidad para transfor-
mar estas lógicas y reconocer que la justicia, para ser 
verdaderamente equitativa, debe ser diversa.

LA JUDICIALIZACIÓN COMO DOMINACIÓN COLONIAL

Los principios constitucionales de interculturalidad 
y plurinacionalidad, reconocidos en la Constitución 
ecuatoriana desde el 2008 (Art. 1 y 57), representan un 
avance fundamental en el marco de los derechos colec-
tivos de los pueblos indígenas, al establecer un modelo 
de Estado que teóricamente valora la diversidad cul-
tural y la coexistencia de múltiples sistemas jurídicos.

Por una parte, la interculturalidad exige un diálogo ho-
rizontal entre las cosmovisiones indígenas y el Derecho 
estatal, mientras que la plurinacionalidad reconoce la 
autonomía política y jurídica de las nacionalidades 
originarias (Reding Blase 2011, Grijalva 2008, Narváez 
Collaguazo 2020). A pesar de ello, en el ámbito judicial, 
estos principios enfrentan una aplicación limitada y 
contradictoria, evidenciando la persistencia de una vi-
sión colonial (Clavero 1994, Estermann 2014, Mignolo 
2003, Quijano 2020, Yrigoyen 2011). Así, mientras la 
Constitución proclama la igualdad entre sistemas 
jurídicos, en la práctica persiste un monopolio esta-
tal sobre la administración de justicia, reduciendo la 
interculturalidad a un discurso formal, y negando el 
ejercicio pleno de la plurinacionalidad.

Aunque la Constitución de 2008 reconoce la juris-
dicción indígena, la realidad judicial, en casos sobre 

miembros de pueblos indígenas, demuestra cómo el 
Estado mantiene una visión monocultural que subor-
dina los sistemas jurídicos ancestrales a los intereses 
del orden penal occidental. Al reservar para la justi-
cia ordinaria los delitos considerados graves (como 
el homicidio), la Corte Constitucional, a través de la 
Sentencia La Cocha 2 (Corte Constitucional 2014b), 
reproduce una distinción colonial que deslegitima la 
capacidad de los pueblos indígenas para administrar 
justicia en todos los ámbitos, negando así su autono-
mía y autodeterminación (Narváez Collaguazo 2024).

Esta decisión no solo contradice el principio de in-
terculturalidad, sino que consolida un régimen de 
excepción para la población indígena, donde sus siste-
mas jurídicos son tolerados solo cuando no desafían la 
hegemonía del Estado. Con ello, el reconocimiento for-
mal ha chocado con una práctica judicial que perpetúa 
lo que Aníbal Quijano (2000) denominó la colonialidad 
del poder, una matriz de dominación que sobrevive al 
colonialismo administrativo y se reproduce a través de 
la racialización, la subalternización del conocimiento y 
el control de las instituciones, como el sistema judicial.

De esta manera, el mensaje es claro: la justicia indígena 
es aceptable para conflictos internos o menores, pero el 



29Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

Estado se reserva el monopolio de la violencia legítima 
cuando se trata de delitos que él mismo define como 
prioritarios. Esta jerarquización evidencia que, pese al 
reconocimiento formal de la plurinacionalidad, persis-
te una estructura de dominación que limita el ejercicio 
pleno de los derechos colectivos y que perpetúa la co-
lonialidad del poder en el sistema judicial ecuatoriano.

Este marco teórico se centra en cómo la coloniali-
dad se manifiesta en la administración de justicia, 

específicamente en casos en los que individuos indí-
genas son procesados por el sistema penal ordinario, 
ignorando sus contextos culturales y sistemas jurídi-
cos propios. El caso etnográfico de un hombre shuar 
acusado de violación, procesado sin consideración a 
su etnicidad, sus formas culturales o la posibilidad 
de una sanción dentro de su comunidad, servirá para 
ilustrar esta tensión teórica.

HACIA UNA DESCOLONIZACIÓN DEL ESTADO Y LA JUSTICIA

La discusión sobre la descolonización del Estado 
y sus instituciones judiciales no es un debate nuevo. 
Sin embargo, adquiere urgencia en contextos donde la 
retórica constitucional sobre plurinacionalidad con-
trasta con prácticas estatales que perpetúan jerarquías 
coloniales. Distintos enfoques teóricos han abordado 
esta problemática, ofreciendo perspectivas críticas 
sobre cómo desmontar las estructuras de dominación 
incrustadas en el Derecho y la administración de 
justicia.

Desde la teoría decolonial, autores como Aníbal 
Quijano (2014, 2020) y Walter Mignolo (2003) han 
denunciado la colonialidad del poder como un patrón 
global que subsiste más allá del fin formal del colonia-
lismo. Este enfoque sostiene que el Estado moderno, 
incluso en su versión “pluralista”, reproduce lógicas 
eurocéntricas que marginan epistemologías y sistemas 
jurídicos indígenas. La justicia, en este marco, no es 
neutral: opera como un dispositivo que valida ciertas 
formas de verdad y castigo mientras invisibiliza otras, 
reforzando así la subalternización de los pueblos ori-
ginarios (Ávila Santamaría 2013a, Clavero 2008, Díaz 
Polanco 1981 y 2006, Grijalva 2013a).

Por otro lado, corrientes como el pluralismo jurídico 
crítico (De Sousa Santos 2009 y 2013, Fernández-
Maldonado y Viaene 2012, Hoekema 2002, Martínez 
de Bringas 2013, Wolkmer 2003) proponen un diá-
logo horizontal entre sistemas legales, rechazando la 
supremacía automática del Derecho occidental. Sin 
embargo, este enfoque enfrenta limitaciones prácticas 

cuando el Estado, pese a reconocer la diversidad jurí-
dica en el papel, sigue privilegiando su propio sistema 
mediante mecanismos como la prisión preventiva, la 
criminalización de autoridades indígenas o la impo-
sición de procedimientos ajenos a las cosmovisiones 
comunitarias.

A su vez, teóricos del constitucionalismo intercul-
tural (Walsh 2012, Yrigoyen 2011) insisten en que la 
plurinacionalidad exige no solo el reconocimiento 
simbólico de los pueblos indígenas, sino también la 
redistribución efectiva del poder jurídico. Esto implica 
cuestionar la monopolización estatal de la coerción 
penal y avanzar hacia modelos de coordinación inter-
legal que respeten la autonomía indígena. No obstante, 
como revela la información etnográfica en este artículo, 
esta redistribución choca con una realidad persistente: 
la subordinación de la jurisdicción indígena bajo los 
argumentos de la unidad estatal o de la seguridad ju-
rídica, mecanismos que encubren una jerarquización 
colonial del Derecho.

Dentro de este abordaje conceptual y teórico, la colo-
nialidad del poder nos permite entender la matriz de 
dominación que sobrevive al colonialismo administra-
tivo y se reproduce a través de la racialización de las 
relaciones sociales, la subalternización de los conoci-
mientos no occidentales y el control monopólico de las 
instituciones, como el sistema judicial. Con ello, este 
marco nos permitirá abordar el proceso penal contra 
un indígena shuar acusado de violación, que fue so-
metido a prisión preventiva y procesado sin considerar 



30 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

El Derecho Penal como arma colonial

su etnicidad, sus formas culturales o la jurisdicción de 
su pueblo, situación que no es una anomalía, sino un 
síntoma estructural de esta colonialidad persistente.

El sistema de justicia ordinario opera, en la práctica, 
como un dispositivo de dominación colonial. A pesar 
del marco constitucional, la justicia estatal mantiene 
un monopolio coercitivo sobre lo que define unila-
teralmente como delitos graves, imponiendo lógicas, 
procedimientos y sanciones ajenas a las cosmovisiones 
indígenas. Esta dinámica evidencia lo que Mignolo 

(2003) describe como la “diferencia colonial”, donde el 
sistema hegemónico se erige como el locus universal 
de la verdad y la justicia, mientras que los sistemas 
indígenas son relegados a la particularidad y la subal-
ternidad. El no realizar una interpretación intercultural 
hace parte de omisiones que no son meras fallas pro-
cedimentales, sino actos de invisibilización epistémica 
(De Sousa Santos 2009); es decir, la anulación sistemá-
tica de un sistema de conocimiento, valoración moral 
y normatividad distinto.

METODOLOGÍA

La investigación se fundamentó en una etnografía 
decolonial (Apud 2013, Piazzi 2017) que permitió de-
velar las jerarquías epistémicas y prácticas coloniales 
incrustadas en el sistema de justicia ordinario ecua-
toriano. Este método, crítico y situado, se orientó a 
analizar no solo las interacciones entre los sistemas ju-
rídicos indígena y estatal, sino también las narrativas 
de poder que los sustentan. La etnografía decolonial, 
como señala Walsh (2012), implica un posicionamien-
to político-epistémico que cuestiona la neutralidad 
del investigador y prioriza las voces de los grupos 
subalternizados; en este caso, la nacionalidad shuar y 
sus autoridades. Para ello, se combinó la observación 
participante en espacios comunitarios, entrevistas se-
miestructuradas a miembros de la comunidad shuar y 
entrevistas estructuradas a dirigentes y líderes shuar. 
La información primaria se contrastó y contrapuso 
con un análisis crítico del discurso jurídico estatal y 
con las narrativas hegemónicas con las prácticas loca-
les de justicia.

Los instrumentos centrales fueron entrevistas semies-
tructuradas a profundidad, aplicadas a tres grupos 
clave: la persona shuar procesada y su núcleo fami-
liar, miembros de su comunidad (incluyendo líderes, 
autoridades tradicionales y modernas), dirigentes in-
dígenas, investigadores sociales y operadores jurídicos 
estatales vinculados al caso. Estas entrevistas, realiza-
das entre 2023 y 2024, siguieron un diseño flexible que 
permitió adaptar las preguntas a las lógicas culturales 
shuar, incorporando conceptos culturales propios para 

comprender su enfoque restaurativo (Ávila Santamaría 
2013ª y 2013b, Grijalva 2013b). Como sostiene Clavijo 
(2014), este tipo de entrevistas facilita la emergencia 
de saberes situados, esenciales para un análisis de-
colonial. El análisis de la información etnográfica se 
complementó con la revisión de expedientes judiciales 
y sentencias constitucionales clave, analizadas median-
te hermenéutica crítica (De Sousa Santos 2017) para 
identificar cómo el lenguaje legal refuerza la subor-
dinación de la justicia indígena. La triangulación de 
fuentes (entrevistas, observación y documentos) per-
mitió contrastar el discurso estatal con las experiencias 
concretas de la comunidad, evitando esencialismos y 
destacando las contradicciones del sistema.

Para operacionalizar este enfoque, se definieron ca-
tegorías de observación específicas que permitieron 
sistematizar la recolección de datos en torno a la 
pregunta central sobre la interacción conflictiva entre 
los sistemas de justicia. Se observaron, principalmen-
te, las prácticas, los discursos y las performances de 
autoridad en contextos de resolución de conflictos. La 
observación se desarrolló en dos ámbitos diferencia-
dos. En primer lugar, dentro de la comunidad shuar, a 
través de la participación en asambleas comunitarias, 
diálogos para la reparación del daño y rituales. En 
segundo lugar, en espacios institucionales del sistema 
de justicia estatal, específicamente en la audiencia de 
habeas corpus ante la Corte Nacional de Justicia, pro-
ceso para el cual el autor fue designado como perito 
antropólogo; y, posteriormente, en la audiencia de 



31Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

juicio ante el Tribunal Penal de Puyo, caso en el que, 
de manera notable, no se solicitó peritaje antropoló-
gico alguno.

El análisis del discurso se aplicó sobre las narrativas 
orales recogidas en las entrevistas y las interacciones 
observadas. El objetivo de este análisis discursivo era 
identificar los marcos interpretativos hegemónicos 
(estatales) y contrahegemónicos (shuar) para desentra-
ñar la jerarquía epistémica entre ellos. En cuanto a las 
entrevistas, las preguntas a los operadores de justicia 
estatal indagaban sobre su comprensión de la plu-
ralidad y la costumbre como límites a la jurisdicción 

indígena, para comprender cómo se construye dis-
cursivamente la subordinación. A los miembros de la 
comunidad shuar se les preguntó por el procedimiento 
específico seguido en su caso, los principios rectores de 
su accionar; el fin era reconstruir la lógica interna y la 
racionalidad de su sistema jurídico, contrastándola con 
la narrativa de criminalización del Estado. Esta trian-
gulación detallada entre lo observado, lo dicho y lo 
documentado, es la que otorga solidez y profundidad al 
análisis etnográfico decolonial. Así, el estudio no solo 
describió el caso, sino que develó las estructuras que 
lo hacen posible, proponiendo, desde los saberes shuar, 
alternativas al modelo punitivo hegemónico.

RESULTADOS: LA IMPLEMENTACIÓN DE LA INVESTIGACIÓN 
ETNOGRÁFICA

1. 	 El contexto: entre dos mundos jurídicos

El caso se desarrolla en la provincia de Pastaza, 
parte del territorio ancestral del pueblo Shuar que se 
extienden hasta las provincias de Morona Santiago y 
Zamora Chincipe, donde los sistemas de justicia ordi-
naria e indígena coexisten en una tensión no resuelta. El 
actor del caso es un hombre shuar de 32 años, miembro 
de una comunidad ubicada en el territorio cercano a la 
vía Puyo-Macas. En 2022, este hombre shuar fue acu-
sado de violación por una mujer extranjera con quien 
había mantenido una relación fuera de su matrimonio.

El dato etnográfico central, construido a partir de 
observación de audiencias y entrevistas con su entor-
no, es la total dislocación cultural que sufrió desde el 
momento de su detención. Los shuar, históricamente 
conocidos por su resistencia a la colonización y a man-
tener sus tradiciones, reproducen una estructura social 
basada en clanes familiares. En cuanto a las prácticas 
en torno a la justicia, estas pueden diferir entre dife-
rentes grupos. Entre la población shuar asentada en la 
provincia de Pastaza, se suele manejar un sistema de 
justicia que prioriza la reparación, a diferencia de otros 
grupos shuar en Morona Santiago y Zamora, donde 
pueden primar prácticas de castigo. En el caso de la 
comunidad originaria del shuar procesado, los con-
flictos se resuelven mediante acuerdos comunitarios y 

rituales de compensación, y no mediante la privación 
de libertad.

De esta manera, el ingreso del acusado al sistema penal 
ordinario puede leerse como un rito de paso inverso: 
no como una integración, sino una des-indigenización 
forzada, la homogenización de la justicia. Y es que, 
desde el inicio del proceso penal, la audiencia de 
formulación de cargos y el pedido y aceptación de la 
prisión preventiva, no consideraron ningún elemento 
de interculturalidad. Es decir, se procesó sin considerar 
su identidad étnica y su cultura.

En el proceso de justicia ordinario penal, se estableció 
la medida de privación preventiva de libertad, a pesar 
de ser de última ratio, y no se permitió que la comu-
nidad establezca las garantías de comparecencia del 
procesado, solicitadas por la defensa técnica a través 
de un habeas corpus, el cual fue negado. Así, con la 
ratificación de la privación de libertad y la detención 
se produjo un desarraigo, no solo con el territorio, sino 
también con los elementos de conexión con la natura-
leza, tanto físicos como simbólicos. En la cosmovisión 
shuar, la identidad y el equilibrio personal están liga-
dos al territorio. La prisión, un espacio de concreto y 
rejas, ajeno a los ciclos de la selva y la vida comunal, 
se convirtió en una cárcel no solo para su cuerpo, sino 
para su espíritu o fuerza vital, o kakaram, en shuar 



32 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

El Derecho Penal como arma colonial

chicham: “Él no come bien ahí. Dice que la comida no 
tiene fuerza, no tiene sabor a selva. Se está debilitando 
su espíritu” (entrevista a la esposa del acusado, julio 
2023, Kaapar). El testimonio anterior es una expresión 
de una ontología relacional donde el bienestar depende 
de una relación armoniosa con un entorno específico. 
La prisión estatal, al imposibilitar esta relación, se con-
figura como un mecanismo de tortura cultural.

En la audiencia de habeas corpus, se configuró un ejerci-
cio de incomunicación de mundos. La defensa técnica 
carecía de las herramientas para traducir la alteridad 
shuar al lenguaje técnico del código penal, y prefirió 
limitarse a una exposición de elementos formales de 
vulneraciones de derechos, sin una comprensión ple-
na de la vulnerabilidad y condiciones socioculturales 
particulares. Desde el otro lado, se impuso la visión 
positivista de la privación de libertad en relación con 
el tipo de delito y la jurisdicción ordinaria, basándose 
en la sentencia La Cocha 2. Con ello, no se consideró 
un análisis intercultural, ni la capacidad de las auto-
ridades locales para garantizar la comparecencia del 
denunciado; además, se mantuvo el procesamiento 
conforme los procedimientos normativos, pero sin las 
consideraciones de jurisprudencia desarrollada bajo 
parámetros de interculturalidad.

De la misma manera, en el proceso penal, al no rea-
lizar un análisis intercultural y no tomar en cuenta 
elementos propios de la cultura y dinámicas socio or-
ganizativas shuar, se configuró un abordaje netamente 
positivista, fruto de la persistencia colonial (De Sousa 
Santos 2009), con un sistema judicial que descalifica 
un marco interpretativo cultural por no ajustarse a 
la lógica occidental hegemónica. La verdad procesal 
se construyó exclusivamente desde la narrativa de la 
Fiscalía, sin permitir que la cosmovisión shuar inter-
pelara los hechos. Tampoco se consideraron las formas 
culturales propias de resolución de conflictos que exis-
ten para procesar a quienes cometen actos que rompen 
los acuerdos sociales.

Como se mencionó, en el proceso penal, la omisión 
de un peritaje antropológico fue la negación activa 
de la interculturalidad. Un peritaje no habría buscado 
exculpar al procesado, sino contextualizar su conduc-
ta para una justa valoración de su intencionalidad 

y para evaluar sanciones alternativas culturalmente 
apropiadas.

Este caso es una expresión micro de las limitaciones 
del proyecto plurinacional que, en la Constitución, 
existe en el plano abstracto, pero que no tiene elemen-
tos concretos de aplicación y actuación, reduciendo 
la interculturalidad a un barniz que no cuestiona la 
estructura monolítica del proceso.

Al no consultar a las autoridades shuar sobre el caso 
y al no considerar su jurisdicción, el Estado ecuato-
riano actuó como un poder colonial, reafirmando su 
monopolio sobre la violencia legítima en desmedro de 
la autonomía indígena. La jerarquización sentada en el 
caso La Cocha 2 se materializó en la vida individual del 
denunciado y en la vida social de la comunidad shuar.

El caso demuestra cómo la colonialidad del poder se 
inscribe en los cuerpos y en los procedimientos apa-
rentemente neutros del Estado. El confinamiento de un 
shuar en una celda se convirtió en el campo de batalla 
donde se dirimió, una vez más, la supremacía del siste-
ma mestizo occidental sobre las ontologías indígenas.

Este caso no solo muestra los elementos de la coloniali-
dad, sino que evidencia el fracaso de la interculturalidad 
como praxis. Demuestra que, sin una voluntad política 
real para descentralizar el poder judicial, sin la imple-
mentación obligatoria de peritajes antropológicos, y 
sin mecanismos efectivos de coordinación interlegal, 
los principios constitucionales de plurinacionalidad 
se convertirán en letra muerta, y la justicia ordinaria 
seguirá siendo, para los pueblos indígenas, una maqui-
naria de asimilación y control colonial.

2.	 El peritaje en la justicia intercultural

El peritaje antropológico es una herramienta clave en 
contextos judiciales y de derechos indígenas, ya que 
permite interpretar prácticas culturales desde una 
perspectiva científica. En el estudio de caso relaciona-
do con la nacionalidad shuar, este enfoque es esencial 
para comprender su cosmovisión, organización social 
y sistemas normativos propios (Martínez de Bringas 
2013, Narváez Collaguazo 2020, Narváez 2016, 
Sánchez Botero 2010).



33Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

El peritaje antropológico sirve como puente entre los 
sistemas jurídicos estatales y las normas consuetudi-
narias indígenas. Según la Declaración de las Naciones 
Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas 
(ONU 2007 Art. 34), los Estados deben respetar las ins-
tituciones tradicionales de estos pueblos, lo que incluye 
el reconocimiento de sus prácticas jurídicas. Este prin-
cipio se refuerza en el Convenio 169 de la OIT (1991) 
que reconoce los sistemas de justicia propios e impulsa 
a que los Estados consideren los sistemas de orden so-
cial como mecanismos de resolución de conflictos, así 
como sanciones diferentes a la privación de libertad.

La antropología jurídica analiza las culturas desde sus 
propios marcos de significado, evitando imposiciones 
etnocéntricas (Narváez Collaguazo 2022ª y 2024). 
En el caso de estudio, el peritaje antropológico fue 
fundamental en la acción de habeas corpus, para con-
textualizar los elementos culturales, la forma de vida 
y la particularidad cultural del procesado, dentro de 
su marco social shuar, donde conceptos como orden 
social y justicia comunitaria tienen significados distin-
tos a los del Derecho penal occidental; y, sobre todo, 
donde las nociones de respecto a los mecanismos de 
sanción, resocialización y rehabilitación son distintos.

En este caso de estudio, el contexto legal y cultural 
permite abrir un debate académico sobre la pluralidad 
jurídica y la necesidad de adaptar el sistema legal esta-
tal a realidades indígenas (De Sousa Santos 2009). El 
pluralismo jurídico (Fuller 1994, Garzón López 2014, 
Wolkmer 2003) reconoce la coexistencia de sistemas 
normativos distintos dentro de un mismo Estado. En 
Latinoamérica, países como Ecuador y Bolivia han 
incorporado este enfoque en sus Constituciones, pero 
su aplicación sigue siendo conflictiva (Yrigoyen 2011). 
En el caso de estudio se manifiestan varias tensiones. 
La primera es epistémica: el peritaje antropológico in-
troduce en la sala judicial un sistema de conocimiento 
no occidental que cuestiona la universalidad de las 
categorías jurídicas penales. El Derecho penal, como 

dispositivo colonial, resiste esta interpelación y suele 
reducir el testimonio antropológico a un elemento fol-
clorizante o, en el mejor de los casos, a un atenuante de 
la culpabilidad, negándose a aceptarlo como un marco 
interpretativo alternativo y válido para comprender la 
conducta enjuiciada.

Una segunda tensión, de carácter procesal, estriba en 
la jerarquía de las fuentes de verdad. El proceso penal 
se construye sobre la primacía de la prueba material y 
la declaración testimonial individual, reguladas por un 
sistema de lógica formal. El peritaje antropológico, en 
cambio, se fundamenta en la observación etnográfica, 
la tradición oral y el análisis de sistemas normativos 
consuetudinarios, que son colectivos, contextuales y 
dinámicos. Para el juez, cuya formación se enmarca en 
la tradición civilista, resulta extremadamente complejo 
valorar y ponderar este tipo de saber, lo que frecuente-
mente deriva en su infravaloración o en un intento de 
forzarlo a encajar en las rígidas categorías de la prue-
ba pericial tradicional, vaciándolo de su potencial 
analítico.

Finalmente, se evidencia una tensión teleológica sobre 
el fin mismo de la privación preventiva de libertad, el 
procesamiento judicial y la sanción. Mientras la jus-
ticia ordinaria persigue, al menos discursivamente, la 
pena privativa de libertad como mecanismo de castigo 
y resocialización dentro de los márgenes del Estado, 
la justicia indígena, cuya lógica el peritaje busca hacer 
legible, prioriza la restauración del equilibrio comu-
nitario y la rehabilitación del infractor a través de 
mecanismos culturalmente significativos. Al imponer 
una pena carcelaria, el Estado no solo desconoce esta 
finalidad, sino que activamente destruye los lazos so-
ciales y espirituales que hacen posible la rehabilitación 
del individuo en su contexto. Así, la tensión última 
revela que el proceso penal, al negarse a ser interpela-
do seriamente por el peritaje antropológico, no ejerce 
justicia intercultural, sino que reafirma su rol como 
guardián de un orden monocultural y colonial.



34 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

El Derecho Penal como arma colonial

DISCUSIÓN: EL PERITAJE ANTROPOLÓGICO 
COMO PUENTE JURÍDICO

El peritaje antropológico desarrollado en el caso 
se fundamentó en un riguroso trabajo etnográfico, 
metodología que permite acceder a la comprensión 
profunda de los sistemas culturales desde una pers-
pectiva científica, crítica y decolonial, en el sentido de 
exponer desde lo cualitativo las realidades particulares 
y las diferentes formas de pensamiento. La etnografía, 
como herramienta central de la antropología, no se 
limita a la observación pasiva, sino que implica una 
inmersión dialógica (Geertz 1996, Narváez 2018) en 
las dinámicas sociales, jurídicas y simbólicas de las dis-
tintas sociedades. Este enfoque metodológico es clave 
para desmontar prejuicios coloniales y señalar que los 
sistemas indígenas de justicia poseen coherencia inter-
na, eficacia normativa y garantías procesales.

La metodología empleada siguió los estándares de la 
antropología jurídica contemporánea (de la Peña y 
Sieder 2002, Sánchez Botero 2010). Estos instrumentos 
permitieron, por una parte, documentar las estructuras 
de justicia shuar desde una perspectiva interna, evitan-
do imposiciones conceptuales occidentales (Narváez 
Collaguazo 2022b), y, por otra, validar la voz de los 
actores locales: las autoridades locales explicaron cómo 
su sistema sanciona delitos graves mediante rituales 
de purificación, trabajo comunitario y reparación 
espiritual, demostrando que su jurisprudencia no es 
informal, sino sistemática y basada en procedimientos 
ancestrales.

El caso tratado en este artículo ejemplifica estos de-
safíos. Mientras el Derecho penal occidental exige 
sanciones privativas de libertad, la justicia shuar busca 
restablecer el equilibrio social mediante compensacio-
nes. Esto plantea la necesidad de diálogo intercultural 
en los sistemas judiciales (Walsh 2009 y 2012).

Remitiéndonos a la sentencia colombiana T-254/94, 
citada en la sentencia del caso La Cocha, esta revela 
la paradoja del Estado: reconoce autonomía indígena, 
pero la subordina a los valores de la sociedad mesti-
za. Esto genera una esquizofrenia jurídica donde el 
Derecho shuar es válido solo si no desafía el monopolio 

estatal de la violencia. En el proceso judicial, el Estado 
exige pruebas de shuaridad (como lengua y vestimen-
ta), pero niega validez a sus instituciones jurídicas. Es 
una interculturalidad que folkloriza lo indígena pero 
no comparte el espacio de poder (De Sousa Santos 
2009 y 2011).

El autoreconocimiento como shuar del procesado 
constituye un acto político-jurídico que activa dere-
chos colectivos reconocidos por el Convenio 169 (1991 
Art. 1.2). La fluidez en shuar chicham no es solo un 
marcador cultural, sino un acto de resistencia episté-
mica que mantiene vivos sistemas de conocimiento 
ancestral vinculados a la justicia comunitaria. De la 
misma manera, la comunidad de la que es originario 
el procesado no es un simple asentamiento, sino un te-
rritorio ontológico donde el 80% de selva constituye un 
espacio sagrado de relación con los seres espirituales 
shuar. Esta concepción ecológico-espiritual funda-
menta su sistema jurídico, donde las sanciones buscan 
restaurar el equilibrio con la naturaleza (Harner 1994, 
Karsten 2000).

El sistema normativo shuar maneja tres niveles de san-
ción, desde ortigas hasta resocialización con ayahuasca, 
que operan como una tecnología de rehabilitación 
biocultural. Por una parte, el natem (ayahuasca) es un 
“puente vegetal”, cuyo uso facilita la introspección y 
reparación simbólica (Karsten 2000). Por otra, el tra-
bajo comunitario cumple funciones equivalentes a la 
reinserción social occidental, pero desde una lógica de 
reciprocidad cultural.

Mientras la justicia ordinaria opera con dilaciones 
burocráticas, la justicia shuar se maneja con celeridad 
para restaurar las rupturas sociales, el orden tradicional 
y el vínculo de sus miembros con el territorio. Por ello, 
recursos occidentales, como la privación de libertad, 
son una ruptura de la relación con el ambiente social 
y con el entorno ecológico, es decir, con la vida. Y son, 
sobre todo, una ruptura con la transmisión intergene-
racional de saberes, que se desarrolla en el día a día con 
la relación familiar en el espacio de endoculturación. 



35Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

La privación de libertad de un miembro de la nacio-
nalidad shuar no solo aísla al individuo en un entorno 
ajeno, sino que interrumpe la cadena de transmisión 
de saberes y la interrelación con la selva y la ritualidad 
que se desarrolla con ella (Narváez Collaguazo 2022a).

En la cultura shuar es característico el principio de 
“una sola palabra”, que constituye el corpus jurídi-
co oral shuar. Significa que la verdad no se prueba 
con documentos, sino mediante la coherencia entre 
palabra-acto-consecuencia: esto desafía el sistema pro-
batorio occidental basado en evidencias materiales.

Mientras el Derecho occidental indemniza econó-
micamente, la justicia shuar repara mediante una 
integración con la selva, los valores y la espiritualidad, 
a través de baños en cascadas, la toma de ayahuasca, el 
restablecimiento del tejido social y la reafirmación de la 
reciprocidad con el trabajo colectivo.

Por su parte, la Corte Constitucional ecuatoriana, en la 
sentencia 004-14-SCN-CC (2014a), ordena conside-
rar usos y costumbres, pero mantiene la primacía del 
Código Integral Penal (2014). Esto refleja lo que De 
Sousa Santos llama “pluralismo jurídico subalterno”, 
donde lo indígena es tolerado pero no igualado (De 
Sousa Santos 2013). Así, el requerimiento de peritajes 
antropológicos para “validar” la identidad shuar se 
convierte en un dispositivo de control estatal, por 
el cual se decide quién es suficientemente indígena 
para acceder a ciertos derechos. A pesar de ello, y 
siguiendo los parámetros de objetividad, indepen-
dencia y verdad, los peritajes exponen información 
cultural, sobre la cual las autoridades judiciales toman 
decisiones trascendentales, pero no necesariamente  
justas.

El análisis etnográfico aplicado al peritaje desafía la 
idea de que solo el Estado puede determinar qué es 
justicia. Al recurrir a instrumentos como historias de 
vida, registros etnográficos (descripción de rituales 
como el uso de ayahuasca para la introspección del 
acusado) y análisis comparativo (contraste con otros 
sistemas indígenas amazónicos), el peritaje antropoló-
gico construye evidencia científica sobre la capacidad 
de la justicia shuar para resolver conflictos complejos. 
Esto corrobora lo planteado por De Sousa (2011) sobre 

la necesidad de “ecologías de saberes” que reconozcan 
múltiples formas de verdad jurídica.

De esta manera, el peritaje no sólo recoge datos, sino 
que los articula con el marco jurídico intercultural in-
ternacional, como el Convenio 169 de la OIT (Art. 9), el 
cual exige respetar los métodos tradicionales indígenas 
para resolver conflictos cuando la etnografía demuestra 
que estos métodos existen y son eficaces. Así mismo, la 
Constitución del Ecuador (Art. 171) reconoce la juris-
dicción indígena, y el peritaje identifica la existencia de 
un sistema de justicia propio. Adicionalmente, la Corte 
Interamericana de Derechos Humanos ha sido clave 
en la visibilización jurídica de los derechos indígenas, 
pasando de un enfoque individual a uno colectivo y 
pluricultural.

El peritaje muestra que, por una parte, la comunidad 
shuar tiene autoridades propias, normas consuetudi-
narias y mecanismos para resolver conflictos (rituales 
con plantas sagradas, trabajo comunitario, consejos 
de ancianos), y, por otra, desarrolla las características 
socioculturales de la población, los riesgos y conflictos 
internos que generaría la privación de libertad del acu-
sado. Sin embargo, la intervención del sistema penal, en 
las diferentes etapas del proceso, fue invalidando estas 
prácticas y consolidando una jerarquía jurídica donde 
lo indígena es visto como inferior o ilegítimo, contra-
diciendo el principio de interculturalidad que exige un 
diálogo horizontal entre sistemas, como lo señala la 
Sentencia de la Corte Constitucional 112/14/JH/21.

El peritaje antropológico presentado en la audiencia 
de Habeas Corpus, al documentar etnográficamen-
te los sistemas normativos indígenas, expone una 
contradicción fundamental en el corazón del Estado 
plurinacional: la brecha irreconciliable entre el re-
conocimiento formal de la jurisdicción indígena y la 
práctica real del monopolio estatal sobre la administra-
ción de justicia. La información etnográfica contenida 
en el peritaje no se limita a describir costumbres o 
tradiciones, sino que actúa como un espejo crítico que 
devuelve al sistema judicial la imagen de su propia co-
lonialidad. Al detallar los procedimientos, autoridades 
y fundamentos socioculturales de la justicia indíge-
na, el peritaje transforma lo que el Estado considera 
como prácticas consuetudinarias en sistemas jurídicos 



36 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

El Derecho Penal como arma colonial

soberanos, poniendo en evidencia que el conflicto no 
es entre Ley y costumbre, sino entre dos proyectos de 
organización política en pugna: el Estado-nación uni-
tario y las nacionalidades indígenas autodeterminadas. 
La jurisdicción indígena emerge así, gracias al peritaje, 
no como un complemento folclórico de un sistema ofi-
cial, sino como una forma de resistencia anticolonial, 
una afirmación práctica de que la soberanía no reside 
exclusivamente en el Estado, sino que se ejerce cotidia-
namente en los territorios indígenas.

La resistencia más profunda que documenta el peritaje 
es epistémica. Al exponer una racionalidad jurídica 
donde el delito no es una ofensa contra el Estado, sino 
un quiebre del equilibrio comunitario, donde la sanción 
no busca castigar, sino restaurar, y donde la reparación 
no es monetaria, sino relacional, el peritaje desmonta 
la supuesta universalidad de la lógica penal occidental. 

Esta confrontación de racionalidades deja al descu-
bierto que el verdadero conflicto no gira en torno a la 
gravedad del delito, sino a quién tiene la autoridad para 
definir qué es un delito y cómo debe ser sancionado.

En los detalles expuestos en el peritaje se describe un 
sistema de justicia basado en una reparación colectiva 
como objetivo del proceso, en la sanación integral con 
el uso de plantas sagradas (que tiene como finalidad 
purificar al infractor para su reinserción en el espacio 
social) y en el diálogo comunitario, lo que genera de-
cisiones consensuadas por autoridades y familias para 
el restablecimiento del equilibrio social. Este modelo 
de justicia desafía la lógica carcelaria occidental y el 
punitivismo que se convierte en el centro de la actua-
ción judicial y que busca la sanción al infractor y no el 
restablecimiento del equilibrio social o la reparación a 
las víctimas.

CATALOGACIÓN ÉTNICA, ESTEREOTIPOS Y DESLEGITIMACIÓN
La compenetración con la sociedad mestiza como marca de etnicidad

En el objeto de la pericia se solicitó analizar el 
“nivel de compenetración en la sociedad mestiza” del 
procesado, lo que evidencia la concepción de la justi-
cia ordinaria de este elemento como determinante en 
cuanto al acceso a derechos colectivos de la diversidad 
cultural, revelando un sesgo colonial: la justicia estatal 
asume que, a mayor aislamiento o “pureza étnica”, ma-
yor validez tendrían los derechos indígenas, mientras 
que la integración intercultural los invalidaría. 

Este elemento es problemático porque folkloriza la 
diversidad cultural, reduciendo la identidad indígena 
a rasgos superficiales (vestimenta, lengua) en lugar 
de reconocerla como un sistema jurídico-político 
vigente. Además, ignora la autodeterminación, ya que 
la pertenencia étnica no depende de cuán “asimilado” 
esté un individuo a la sociedad mestiza, sino de su au-
toadscripción y del reconocimiento de su comunidad, 
tal como lo establece el Convenio 169 (1991 Art. 1.2.).

Por otra parte, el requerimiento en el objeto pericial 
patologiza el contacto intercultural al suponer que la 

relación con la sociedad mestiza diluye la etnicidad, 
cuando en realidad los pueblos indígenas siempre 
han sostenido su identidad en contextos de colonia-
lismo (Quijano 2014). Así, el sistema de justicia, al 
exigir pruebas de aislamiento para reconocer dere-
chos colectivos, reproduce una lógica extractivista de 
catalogación etnográfica que busca estereotipos para 
validar la diferencia, mientras deslegitima a quienes 
participan en la economía mestiza a través de las 
relaciones interculturales, ya sean dirigenciales, de 
comercio, u otras. De esta manera, y desprendiéndo-
se de la sentencia del Caso la Cocha 2, se establecen 
derechos condicionados de la diversidad cultural, 
donde se limita la jurisdicción indígena a delitos con-
siderados menores, argumentando que los que serían 
más graves requieren intervención estatal, negando la 
capacidad jurídica plena a los sistemas indígenas. La 
justicia, desde su visión colonial, folcloriza lo indígena 
y rechaza la autonomía y la capacidad de un ejercicio 
de jurisdicción en casos como violación u homicidio, 
donde el Estado impone su monopolio punitivo.



37Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

ETNOGRAFÍA DEL DERECHO Y AUTOGOBIERNO INDÍGENA

El peritaje antropológico, en contextos judiciales y 
en el marco de la interculturalidad, trasciende su fun-
ción probatoria para convertirse en un instrumento 
etnopolítico que visibiliza la capacidad de autogobier-
no de los pueblos indígenas. Desde la antropología 
jurídica crítica (De Sousa Santos 2017; Grijalva y Exeni 
Rodríguez 2013; Sánchez Botero 2010), la etnografía 
del pluralismo jurídico documenta no sólo costum-
bres, sino las estructuras de autoridad, mecanismos de 
sanción y reparación, y la cosmovisión que sustenta el 
sistema jurídico indígena. Además, reconoce y vitaliza 
el derecho a la autonomía jurisdiccional, que incluye 
sanciones tradicionales que no consideran una res-
puesta carcelaria, basándose sobre todo en procesos 
de rehabilitación comunitaria.

El trabajo etnográfico se convierte en una crítica al 
enfoque folclorizante que predomina en la justicia 
ordinaria reduciendo la cultura indígena a elementos 

despolitizados (como lengua o vestimenta) e ignorando 
su dimensión jurídico-política bajo la falsa dicoto-
mía pureza vs. aculturación; dicotomía que exige un 
aislamiento cultural para validar derechos colectivos, 
negando la agencia histórica de los pueblos para adap-
tarse y resistir (Narváez Collaguazo 2022b, Quijano 
2020).

Por lo anterior, y siguiendo el marco conceptual desa-
rrollado por De Sousa Santos y Gargarella (De Sousa 
Santos 2011, Gargarella 2011 y 2014), los peritajes 
deben mediar entre las epistemologías indígena y oc-
cidental, visibilizando y recociendo la vigencia de los 
sistemas de justicia tradicional de los pueblos y nacio-
nalidades indígenas que sostienen los estándares sobre 
justicia intercultural, los cuales están establecidos en 
la sentencia 112-14-JH-2021 (Corte Constitucional 
2021), que exige participación directa de autoridades 
indígenas en la imposición de sanciones.

CUANDO LA JUSTICIA ESTATAL FALLA
La disputa por la decolonialidad del derecho

El caso de estudio ejemplifica de manera contun-
dente los debates teóricos y prácticos de la etnografía 
decolonial en la antropología jurídica. La diversidad 
cultural, en su lucha por la defensa de su territorio y 
autonomía, ha enfrentado no sólo al Estado ecuatoria-
no, sino también a las industrias extractivas que operan 
bajo el amparo de un Derecho positivista que invisibi-
liza sus sistemas normativos. La etnografía decolonial, 
aplicada en este contexto, revela cómo el pluralismo ju-
rídico reconocido en la Constitución de 2008 choca con 
una justicia estatal que sigue privilegiando la propiedad 
privada y los intereses económicos sobre los derechos 
colectivos, y que, sobre todo, subordina a los sistemas 
de justicia propios.

Así, la decolonización de la justicia es un imperativo 
ético y político para romper con la hegemonía del 
Derecho occidental que históricamente ha subordina-
do los sistemas jurídicos indígenas bajo el argumento 

de una pretendida irracionalidad o falta de formalis-
mo. La jurisprudencia constitucional en países como 
Ecuador, pese a reconocer el pluralismo jurídico, 
suele operar bajo una lógica monocultural que valida 
únicamente las normas estatales, deslegitimando las 
prácticas ancestrales. Esto no sólo reproduce la colo-
nialidad del poder, sino que niega la posibilidad de 
una verdadera interculturalidad en el Derecho.

Para que el pluralismo jurídico sea efectivo es nece-
sario que los operadores de justicia dejen de ver las 
normas indígenas como meras costumbres, además 
calificadas de inferiores. Es indispensable que las 
reconozcan como sistemas complejos y válidos por 
derecho propio. Decolonizar la justicia implica, 
entonces, cuestionar esta jerarquía normativa y exi-
gir que los tribunales aprendan y se transformen a 
partir del diálogo con otras formas de entender el  
Derecho.



38 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

El Derecho Penal como arma colonial

El real ejercicio del pluralismo jurídico sólo será po-
sible si se desmonta la colonialidad incrustada en las 
instituciones judiciales. Esto requiere formación crí-
tica para jueces y fiscales, la valoración efectiva de los 
peritajes antropológicos y, sobre todo, el respeto a las 
decisiones autónomas de los pueblos, sin condicionar-
las a la revisión estatal. Casos como el que se presenta 
en este artículo revelan que, sin una ruptura epistemo-
lógica, el pluralismo seguirá siendo un discurso vacío.

En el caso estudiado, la resistencia del pueblo shuar, 
al no poder desarrollar su sistema de justicia propio, 
también devela las limitaciones del pluralismo jurídico 
nominal. Aunque Ecuador reconoce la justicia indígena 
en su Constitución, en la práctica persiste una jerar-
quía que subordina los sistemas comunitarios al orden 
estatal. La privación de libertad y la imposición de la 

justicia ordinaria, demuestra cómo el Estado acepta la 
diferencia únicamente mientras no cuestione el orden 
monocultural impuesto. La etnografía decolonial, en 
este sentido, documenta la opresión y se convierte en 
un acto de resistencia epistémica, al validar los saberes 
locales frente a la hegemonía del Derecho occidental.

Este caso demuestra que los peritajes antropológicos, 
más que simples pruebas judiciales, son herramien-
tas de descolonización jurídica. Cuando los jueces 
ignoran o minimizan estos informes, reproducen la 
violencia epistémica que la etnografía decolonial bus-
ca combatir. Por ello, el desafío no se limita a producir 
mejores estudios etnográficos, sino que busca trans-
formar la mentalidad de los operadores de justicia, 
exigiendo que el pluralismo jurídico sea una realidad 
y no una concesión paternalista.

CONCLUSIONES

Este artículo ha demostrado cómo la persistencia 
de una matriz colonial en el sistema judicial ecua-
toriano constituye un obstáculo estructural para la 
materialización de los derechos colectivos de los pue-
blos indígenas, tal como fue planteado en los objetivos 
iniciales de la investigación. A través de la etnografía 
se generó información para un análisis decolonial del 
marco normativo, la práctica judicial, y un estudio de 
caso específico, con lo que se identificaron tres aportes 
centrales que enriquecen el debate académico y políti-
co sobre la plurinacionalidad.

En primer lugar, la investigación revela la contradicción 
fundamental entre el reconocimiento constitucional de 
la interculturalidad y la práctica judicial que continúa 
operando bajo parámetros monoculturales. Como se 
evidenció en el análisis de la sentencia denominada La 
Cocha 2, el Estado ecuatoriano establece una jerarquía 
jurídica que subordina los sistemas indígenas al re-
servarse la potestad exclusiva sobre ciertas categorías 
delictivas, particularmente aquellas que califica como 
graves. Este hallazgo corrobora las tesis de Quijano 
sobre la colonialidad del poder y aporta evidencia em-
pírica actualizada sobre su manifestación en el ámbito 
judicial.

En segundo término, el estudio de caso permitió des-
montar los estereotipos que presentan los sistemas 
jurídicos indígenas como primitivos o insuficientes. 
Mediante un enfoque etnográfico decolonial, demos-
tramos que estos sistemas poseen coherencia interna 
y mecanismos efectivos de reparación que, lejos de ser 
incompatibles con los derechos humanos, ofrecen al-
ternativas restaurativas ignoradas por el Derecho penal 
occidental. Este aporte fortalece los argumentos del 
pluralismo jurídico crítico al mostrar cómo la subordi-
nación de la justicia indígena responde más a relaciones 
de poder coloniales que a deficiencias sustantivas.

Finalmente, la investigación trasciende el diagnóstico 
y pasa a proponer vías concretas de transformación. 
Frente a la paradoja de un Estado que reconoce derechos 
en el papel, pero los niega en la práctica, argumentamos 
que la verdadera interculturalidad exige: (i) la desco-
lonización de la formación judicial, (ii) protocolos de 
coordinación interlegal construidos desde abajo, y (iii) 
la aplicación vinculante de peritajes antropológicos que 
interpelen la lógica monocultural de los operadores de 
justicia. Estas propuestas, derivadas directamente de los 
hallazgos, constituyen un aporte práctico para superar 
el formalismo del constitucionalismo plurinacional.



39Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

Como se demostró a lo largo del artículo, el caso ecua-
toriano ilustra un problema regional: la colonialidad 
no es un residuo del pasado, sino una estructura vi-
gente que se reinventa en los Estados multiculturales. 
Esta investigación confirma que sin una ruptura epis-
temológica con el legado colonial, particularmente en 
instituciones clave como el sistema judicial, el pluralis-
mo jurídico seguirá siendo una aspiración incumplida.

Los aportes aquí presentados buscan alimentar tanto 
el debate académico como las estrategias políticas 
encaminadas a hacer de la plurinacionalidad una reali-
dad, no solo un discurso. El camino hacia una justicia 
verdaderamente intercultural exige, como mínimo, 
reconocer que el problema no es la falta de normas, 
sino la resistencia del Estado a desmontar sus propias 
jerarquías coloniales.



40 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

El Derecho Penal como arma colonial

BIBLIOGRAFÍA

Apud, Ismael. 2013. “Repensar el método etnográfico: 
Hacia una etnografía multitécnica, reflexiva y abierta 
al diálogo interdisciplinario”. Antípoda: Revista de 
Antropología y Arqueología. DOI: https://doi.
org/10.7440/antipoda16.2013.10

Ávila Santamaría, Ramiro. 2013a. “¿Debe aprender 
el derecho penal estatal de la justicia indígena?”. 
En: Justicia indígena, plurinacionalidad e intercul-
turalidad en Ecuador, editado por Boaventura De 
Sousa Santos y Agustín Grijalva, 279-304. Quito: 
Abya Yala.

Ávila Santamaría, Ramiro. 2013b. La (in)justicia pe-
nal en la democracia constitucional de derechos: 
una mirada desde el garantismo penal. Quito: 
Ediciones Legales, EDLE, Universidad Andina 
Simón Bolívar.

Reding Blase, Sofía. 2011. “Aportes latinoamericanos en 
torno a la interculturalidad”. Archipiélago. Revista 
Cultural de Nuestra América 19 (71): 56-59. https://
www.revistas.unam.mx/index.php/archipielago/
article/view/25613

Clavero, Bartolomé. 1994. “Espacio colonial y vacío 
constitucional de los derechos indígenas”. Anuario 
Mexicano de Historia del Derecho, núm. 6: 61-86. 
https://revistas-colaboracion.juridicas.unam.mx/
index.php/anuario-mexicano-historia-der/article/
view/29509/26632

Clavero, Bartolomé. 2008. Geografía jurídica de 
América Latina. Pueblos indígenas y constituciones 
mestizas. México: Siglo XXI Editores.

Clavijo, Darwin. 2014. Método, metodología y técnicas 
de la investigación aplicadas al derecho. Bogotá: 
Editorial Ibañez.

De la Peña, Guillermo y Raquel Sieder. 2002. “Social 
Citizenship, Ethnic Minoritary Demands, Human 
Rights and Neoliberal Paradoxes: A Case Study 
in Western Mexico”. En: Multiculturalism in 
Latin America: Indigenous Rights, Diversity and 
Democracy. New York: Palgrave MacMillan.

De Sousa Santos, Boaventura. 2017. Justicia entre sa-
beres: Epistemologías del surcontra el epistemicidio. 
Ediciones Morata S. L.

De Sousa Santos, Boaventura. 2013. “Cuando los 
excluidos tienen Derecho: Justicia indígena, 
plurinacionalidad e interculturalidad”. En: Justicia 
indígena, plurinacionalidad e interculturalidad en 
Ecuador, editado por Boaventura De Sousa Santos 
y Agustín Grijalva, 13-50. Quito: Abya Yala.

De Sousa Santos, Boaventura. 2011. Refundación del 
Estado en América Latina. Perspectiva desde una 
epistemología del Sur. Quito: Abya Yala.

De Sousa Santos, Boaventura. 2009. “Las paradojas 
de nuestro tiempo y la plurinacionalidad”. En: 
Plurinacionalidad: Democracia en la diversidad. 
Quito: Abya Yala.

Díaz Polanco, Héctor. 1981. “Etnia, clase y cuestión 
nacional”. Cuadernos Políticos, núm. 30 (octu-
bre-diciembre):  53-65.  http://www.cuadernos 
politicos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.30/ 
30.6HectorDiaz.pdf

Díaz Polanco, Héctor. 2006. Elogio de la diversidad. 
Globalización, multiculturalismo y etnofagia. 
México: Siglo XXI Editores.

Estermann, Josef. 2014. “Colonialidad, descoloniza- 
ción e interculturalidad”. Polis Revista Latinoame- 
ricana, núm. 38. DOI: https://doi.org/10.32735/
S0718-6568/2014-N38-1051

https://doi.org/10.7440/antipoda16.2013.10
https://doi.org/10.7440/antipoda16.2013.10
https://www.revistas.unam.mx/index.php/archipielago/article/view/25613
https://www.revistas.unam.mx/index.php/archipielago/article/view/25613
https://www.revistas.unam.mx/index.php/archipielago/article/view/25613
https://revistas-colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/anuario-mexicano-historia-der/article/view/29509/26632
https://revistas-colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/anuario-mexicano-historia-der/article/view/29509/26632
https://revistas-colaboracion.juridicas.unam.mx/index.php/anuario-mexicano-historia-der/article/view/29509/26632
http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.30/30.6HectorDiaz.pdf
http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.30/30.6HectorDiaz.pdf
http://www.cuadernospoliticos.unam.mx/cuadernos/contenido/CP.30/30.6HectorDiaz.pdf
https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2014-N38-1051
https://doi.org/10.32735/S0718-6568/2014-N38-1051


41Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

Fernández-Maldonado, Guillermo y Lieselotte 
Viaene. 2012. Viviendo la justicia: Pluralismo 
jurídico y justicia indígena en Ecuador. Oficina del 
Alto Comisionado de Naciones Unidas para los 
Derechos Humanos, Ministerio Coordinador de 
Patrimonio.

Fuller, Chris. 1994. “Legal Anthropology: Legal 
Pluralism and Legal Thought”. Anthropology 
Today, num. 10 (3): 9-12. https://eprints.lse.
ac.uk/538/

García, Fernando. 2010. “Retos de la diversidad: el 
reconocimiento y aplicación de los sistemas de 
derechos indígena ecuatoriano”. Íconos: Revista 
de Ciencias Sociales 38: 9-16. DOI: https://doi.
org/10.17141/iconos.38.2010.440

Gargarella, Roberto. 2011. “El derecho y el castigo: 
De la injusticia penal a la justicia social”. Derechos 
y Libertades, núm. 25: 37-54. https://dialnet.
unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3682976

Gargarella, Roberto, ed. 2014. Por una justicia dialógica. 
El poder judicial como promotor de la deliberación 
democrática. México: Siglo XXI Editores.

Garzón López, Pedro. 2014. “Pluralismo jurídico”. 
Eunomía. Revista en Cultura de la Legalidad, núm. 
5 (febrero): 186-193. https://e-revistas.uc3m.es/
index.php/EUNOM/es/article/view/2178

Geertz, Clifford. 1996. La interpretación de las culturas. 
Barcelona: Gedisa.

Grijalva, Agustín. 2013a. “Conclusiones de todos los 
estudios: Experiencias diversas y convergentes 
de la justicia indígena en Ecuador”. En: Justicia 
indígena, plurinacionalidad e interculturalidad en 
Ecuador, editado por Boaventura De Sousa Santos 
y Agustín Grijalva, 551-576. Quito: Abya Yala.

Grijalva, Agustín. 2013b. “Del presente se inventa el fu-
turo: Justicias indígenas y Estado en Ecuador”. En: 
Justicia indígena, plurinacionalidad e interculturali-
dad en Ecuador, editado por Boaventura De Sousa 
Santos y Agustín Grijalva, 51-76. Quito: Abya Yala.

Grijalva, Agustín. 2008. “El Estado Plurinacional e 
Intercultural en la Constitución Ecuatoriana del 
2008”. Revista Ecuador Debate, vol. 75: 49-62. 
http://hdl.handle.net/10469/4170

Grijalva, Agustín y José Exeni Rodríguez. 2013. 
“Coordinación entre justicias, ese desafío”. En: 
Justicia indígena, plurinacionalidad e intercultura-
lidad en Ecuador editado por Boaventura De Sousa 
Santos y Agustín Grijalva, 581-613. Quito: Abya 
Yala.

Harner, Michael. 1994. Shuar: Pueblo de las cascadas 
sagradas. Quito: Abya Yala.

Hoekema, Andre. 2002. “Hacia un pluralismo jurídico 
formal de tipo igualitario”. El Otro Derecho, núm. 
26: 63-98.

Karsten, Rafael. 2000. La vida y la cultura de los shuar: 
Cazadores de cabezas del Amazonas occidental. 
Quito: Abya Yala.

Martínez de Bringas, Asier. 2013. “Los sistemas norma-
tivos indígenas en el marco del pluralismo jurídico”. 
Revista de Derecho Político, núm. 86 (abril): 411-
444. https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/324856

Mignolo, Walter. 2003. Historias locales/diseños 
globales: Colonialidad, conocimientos subalternos y 
pensamiento fronterizo. Madrid: Akal.

Narváez Collaguazo, Roberto. 2024. “La interpretación 
intercultural en materia penal: una experiencia 
de etnografía jurídica en el caso penal contra 
los waorani (2013-2019)”. Tesis para obtener el 
grado de Maestría en Derecho Penal, Universidad 
Andina Simón Bolívar, sede Ecuador. http://hdl.
handle.net/10644/9763

Narváez Collaguazo, Roberto. 2022a. “La prisión pre-
ventiva en procesos penales como medida cautelar 
a indígenas en Ecuador: Análisis de su pertinencia 
cultural y legal”. Derecho Penal y Criminología, 
núm. 42 (113): 175-198. DOI: https://doi.org/ 
10.18601/01210483.v42n113.06

https://eprints.lse.ac.uk/538/
https://eprints.lse.ac.uk/538/
https://doi.org/10.17141/iconos.38.2010.440
https://doi.org/10.17141/iconos.38.2010.440
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3682976
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3682976
https://e-revistas.uc3m.es/index.php/EUNOM/es/article/view/2178
https://e-revistas.uc3m.es/index.php/EUNOM/es/article/view/2178
http://hdl.handle.net/10469/4170
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/324856
http://hdl.handle.net/10644/9763
http://hdl.handle.net/10644/9763
https://doi.org/10.18601/01210483.v42n113.06
https://doi.org/10.18601/01210483.v42n113.06


42 Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

El Derecho Penal como arma colonial

Narváez Collaguazo, Roberto. 2022b. “Las pericias 
antropológicas en el Ecuador: Construcción de 
espacios de análisis intercultural y de género en 
ámbitos de la justicia penal”. En: Antropologías he-
chas en Ecuador: El quehacer antropológico. Quito: 
Asociación Latinoamericana de Antropología, 
Abya Yala.

Narváez Collaguazo, Roberto. 2020. “La justicia en 
un Estado plurinacional con garantismo penal: 
Interculturalidad en ciernes”. FORO Revista de 
Derecho, núm. 34 (julio-diciembre): 123-145. DOI: 
https://doi.org/10.32719/26312484.2020.34.7

Narváez, Roberto. 2018. “La etnografía: instrumen-
to de investigación en antropología jurídica. El 
caso de un pueblo amazónico”. Revista Temas 
Sociológicos, núm. 23: 307-341. DOI: https://doi.
org/10.29344/07196458.23.1858

Narváez, Roberto. 2016. “¿Un ejercicio de aplicación 
de la justicia intercultural? El caso waorani en la 
Amazonía Ecuatoriana”. Revista Antropologías 
del Sur, Año 3 (6): 163-179. DOI: https://doi.
org/10.25074/rantros.v3i6.806

Narváez-Collaguazo, Roberto y María del Mar 
Gallegos. 2024. “Precautionary Measure against 
Indigenous Persons in Ecuador: An Analysys of Its 
Cultural and Legal Appropriatenes”. Journal of Law 
and Sustainable Development, Vol. 12, No 17: 1-26. 
DOI: https://doi.org/10.55908/sdgs.v12i7.3858

Piazzi, Carolina. 2017. “Administración y materialidad: 
Una etnografía del Juzgado del Crimen del Rosario 
(Argentina, segunda mitad del siglo XIX)”. 
Historia Crítica, núm. 63: 53-74. DOI: https://doi.
org/10.7440/histcrit63.2017.03

Quijano, Anibal. 2014. Cuestiones y horizontes. De la 
dependencia histórico-estructural a la colonialidad/
descolonialidad del poder. Consejo Latinoamericano 
de Ciencias Sociales, Universidad Nacional Mayor 
de San Marcos. Libro digital disponible en: https://
www.clacso.org/wp-content/uploads/2020/10/
Antologia-esencial-Anibal-Quijano.pdf

Quijano, Aníbal. 2020. “Colonialidad del poder, euro-
centrismo y América Latina”. En: La colonialidad del 
saber: eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspectivas 
latinoamericanas, compilado por Edgardo Lander, 
201-246. Consejo Latinoamericano de Ciencias 
Sociales. Libro digital disponible en: https://bi-
blioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/
CLACSO/14087/1/lander.pdf

Sánchez Botero, Esther. 2010. Justicia y pueblos 
indígenas. Bogotá: Universidad Nacional de 
Colombia.

Trujillo Montalvo, Patricio y Roberto Narváez 
Collaguazo. 2021. “Multiculturalismo y la 
subordinación de justicia indígena en Ecuador: 
El discurso seductor del otro”. Revista Sarance, 
núm. 47: 40-63. DOI: https://doi.org/10.51306/
ioasarance.047.03

Valladares, Laura. 2012. “La importancia del peritaje 
cultural: avances, retos y acciones del Colegio de 
Etnólogos y Antropólogos Sociales, A.C. (CEAS) 
para la certificación de peritos”. En: Peritaje antro-
pológico en México: reflexiones teórico metodológicas 
y experiencias, editado por el Colegio de Etnólogos 
y Antropólogos Sociales, 11-20. https://ceas.
org.mx/boletines/boletin-colegio-de-etnologos- 
y-antropologos-sociales-2012/

Walsh, Catherine. 2009. Interculturalidad, Estado, 
sociedad. Luchas (De)coloniales de nuestra época. 
Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, Abya 
Yala.

Walsh, Catherine. 2012. Interculturalidad y (de) 
colonialidad. Ensayos desde el Abya Yala. Quito: 
Abya Yala.

Wolkmer, Antonio. 2003. “Pluralismo jurídico: Nuevo 
marco emancipatorio en América Latina”. Editorial 
CENEJUS. Disponible en: https://biblioteca.clacso.
edu.ar/clacso/otros/20111021100627/wolk.pdf

https://doi.org/10.32719/26312484.2020.34.7
https://doi.org/10.29344/07196458.23.1858
https://doi.org/10.29344/07196458.23.1858
https://doi.org/10.25074/rantros.v3i6.806
https://doi.org/10.25074/rantros.v3i6.806
https://doi.org/10.55908/sdgs.v12i7.3858
https://doi.org/10.7440/histcrit63.2017.03
https://doi.org/10.7440/histcrit63.2017.03
https://www.clacso.org/wp-content/uploads/2020/10/Antologia-esencial-Anibal-Quijano.pdf
https://www.clacso.org/wp-content/uploads/2020/10/Antologia-esencial-Anibal-Quijano.pdf
https://www.clacso.org/wp-content/uploads/2020/10/Antologia-esencial-Anibal-Quijano.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/14087/1/lander.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/14087/1/lander.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/14087/1/lander.pdf
https://doi.org/10.51306/ioasarance.047.03
https://doi.org/10.51306/ioasarance.047.03
https://ceas.org.mx/boletines/boletin-colegio-de-etnologos-y-antropologos-sociales-2012/
https://ceas.org.mx/boletines/boletin-colegio-de-etnologos-y-antropologos-sociales-2012/
https://ceas.org.mx/boletines/boletin-colegio-de-etnologos-y-antropologos-sociales-2012/
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20111021100627/wolk.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20111021100627/wolk.pdf


43Revista de Estudios Jurídicos Cálamo, núm. 24 (enero 2026):  26-43 
ISSN impreso 1390-8863 / ISSN digital 2737-6133

Cálamo 24 
Enero 2026

Roberto Narváez Collaguazo

Yrigoyen, Raquel. 2011. “El horizonte del constitucio-
nalismo pluralista: Del multiculturalismo a la des-
colonización.” En: El Derecho en América Latina: 
un mapa para el pensamiento jurídico del siglo 
XXI, coordinado por César Rodríguez Garavito,  
139-159. México: Siglo XXI Editores. Disponible 
en: https://www.corteidh.or.cr/tablas/r27969.pdf

Normativa y jurisprudencia

Corte Constitucional del Ecuador. 2014. Sentencia 
No. 004-14-SCN-CC, juez ponente Manuel Viteri 
Olvera. 6 de agosto de 2014. Quito, Ecuador.

Corte Constitucional del Ecuador. 2014. Sentencia 
No. 113-14-SEP-CC, juez ponente Manuel Viteri 
Olvera. 30 de julio de 2014. Quito, Ecuador.

Corte Constitucional del Ecuador. 2021. Sentencia No. 
Causas 112-14-JH, juez ponente Agustín Grijalva 
Jiménez. 21 de julio de 2014. Quito, Ecuador.

https://www.corteidh.or.cr/tablas/r27969.pdf

	_Hlk97655878
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2
	Dossier
	Presentación
	Estado y violencia
	Configuraciones jurídicas de la dominación en el Ecuador contemporáneo
	Fidel Jaramillo Paz y Miño*
	Adoración Guamán Hernández**
	El cuerpo como bien jurídico
	Crítica a la penalización del aborto
	Mayra Lucía Tirira Rubio*
	El Derecho Penal como arma colonial
	Etnografía de la (in)subordinación
	Roberto Narváez Collaguazo*
	Pobreza, precariedad laboral y violencia sexual en Ecuador
	Estudio de caso
	Viviane Monteiro*
	Reflexiones sobre el delito de maldesarrollo en el Ecuador
	Pedro Martín Páez Bimos*
	Entrevista
	Memoria diária, memoria viva, memoria que sangra
	Violaciones a derechos humanos en Ecuador
	Entrevista con Fidel Jaramillo Paz y Miño*
	Valeria Arroyave Corrales**

